

اگر حدیثبلاسندھولیکنفضائلسےتعلقر کھتیھولور کسیمعتبر کتابمیںاسکونقل کیاگیاھولورائمہ نےاسپر اعتماد کیاھونیز موضوع حدیث کے قواعدمیںسے کسیقاعدہ کے مطابقوہموضوع قرار نہدی گئیھوتووہ حدیث معتبر ھواکر تی ھے۔

اسنادی اہمیت اور فضیلت پرمشمنل ائمہ محدثین کے متعدّداقوال جیں۔ جن کی قدر مے تفصیل امام حافظ احمد بن اسائیل عجلونی والتفاظیة (ت ۱۹۲۱ھ) نے اپنی کتاب الفوائد الداری فی ترجمة الإمام البخاری میں، علامہ محدث عبدالحی لکھنوی والتفاظیة (ت ۱۹۳۳ھ) نے الا جوبة الفاضلة للا سئلة العشرة کے تہلے جواب میں بیان کی ہے، نیز عبدالفتاح ابوغدہ نے بھی ستقل ایک کتاب الإسناد من الدین کے نام سے تحریری ہے۔ ان کتب میں اسنادی فضیلت میں کئ اقوال بیان کیے گئے ہیں۔

لیکن کیا احادیث طیبہ ای صورت میں عظیر ہوں گی جب کہ وہ سند کے ساتھ بیان ہوں یا اگر بلاسند بھی حدیث کی عظیر کتاب میں موجود ہو تو وہ عظیر ہوگئی ہے؟ سند کی فضیلت واہمیت پڑھ کر اکثریت کے ذہمن یہ بن چکے ہیں کہ بلاسند حدیث معظیر ہی نہیں ہوگی، حالا تکہ علی الاطلاق ایسانہیں ۔ اعلی حضرت امام اہل سنت وُلِی فَقَالِ فَرماتے ہیں:
اذہان اکثر قاصرین زمان میں سند کی فضیلتیں اور کلام اثر بین میں اتصال کی ضرور تیں دیکھ کر مر تکز ہورہا ہے کہ احادیث بے سند اگرچہ کلمات ائمہ معتمدین میں بصیغتہ جزم مذکور ہوں مطلقا باطل و مردود وعاطل کہ احکام، مغازی، سیر، فضائل کی باب میں اصلاً نہ سننے کے وعاطل کہ احکام، مغازی، سیر، فضائل کی باب میں اصلاً نہ سننے کے لائق، نہ مانے کے قابل حالا نکہ یہ محض اختراع بین الاندفاع مشاہیر محدثین وجہ اہیر فقہاء دونوں فراتی کے مخالف اجماع ہے۔ (۱)

عدی دبید به به در و دن ری کے مات بین ہے۔ امام اہل سنت بَلالِخِننے نے اس عبارت میں واضح فرمایا ہے کہ سند کی فضیلتیں اور اتصال کی ضرورت دیکھ کراگر چہ اکثراذ ہان میں یہی مرکوز

ہے کہ بے سند کوئی حدیث معتبر ہے ہی نہیں ، چاہے کسی باب سے تعلق ہو، چاہے معتمد علما کے کلام میں جزم کے صیغہ کے ساتھ وار و ہوں۔ اور سے بات باطل ہے۔

مدیث جب عقائد و احکام سے علق نه رکھتی ہواور کتب معتبرہ میں صیغۂ جزم جیسے قال، وغیرہ کے ساتھ موجود ہو، نیزدیگر ولائل سے اس کاموضوع ہونا ثابت نه ہو دیا ہو، علانے اس کے بیان کرنے پراعتاد کیا ہو تواہی حدیث فضائل میں معتبر ہوتی ہے ۔ ہال اگر کیکی دوسری قوی حدیث کے اس طرح معارض ہو کہ تطبیق بین الحدیثین نه ہوسکے تو قابل اعتبار نہیں ہوگی ۔ یہ تمام باتیں ائمہ حدیث کے اتوال اور گل سے ثابت ہیں ۔ چند نصوص جو میرے مطالعہ سے گزری ہیں اور کہ کر تاہوں ۔

(۱) مافظ محمطا مربن على تجراتي والتنظية (ت٩٨١ه) بياما على متى العندى صاحب كز العمال، حافظ ابن حجر بيتى، على بن عراق صاحب تزيد الشريعة ويستن الجمعين ك شاكر وبين اور علم حديث ك المحمد من النافر المني غرائب التنزيل ولطائف الأخبار, المغني في ضبط أسماء الرجال. اور قانون الموضوعات جين بلند پايه كتابون كه مصنف بين، بيه لبنى تعنيف تذكرة الموضوعات من فرات بين: وفي العدة: واعلم أن الأحاديث التي لا أصل لها لا تقبل والتي لا إسناد لها لا يروى بها: ففي الحديث ((اتقوا الحديث عني الا ما علمتم فمن كذب على متعمدا فليتبوأ عني إلا ما علمتم فمن كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار)) فقيد المنافرة الرواية بالعلم وكل مقعده من النار)) فقيد المنافرة المواية بالعلم وكل

دارالافتاالل سنت کنزالایمان بابری چوک کرایی، پاکستان hassan.madani 12@ gmail.com

<sup>(</sup>۱)-فتاويرضويه،جلدهصفحه ٦٦٦٠.

حدیث لیس له إسناده صحیح و لا هو منقول فی کتاب مصنفه إمام معتبر لا یعلم ذلك الحدیث عنه ﷺ فلا یجوز قبوله. لین :العدة میں ہے: جان لیجے که وه احادیث جن کی کوئی اصل نہیں ان کو قبول نہیں کیا جائے گا، اور وه احادیث جن کی کوئی سند نہیں ان کو روایت نہیں کیا جائے گا، حدیث میں ہے: مجھ سے احادیث کو روایت کرنے میں احتیاط کرو، وہی حدیث میں ہے: مجھ سے احادیث کو روایت کرنے میں احتیاط کرو، وہی حدیث روایت کروجس جہنم میں بنالے۔ نی کریم شرف انگائی نے روایت کو علم کے ساتھ مقید کیا ہے۔ اور ہروہ حدیث جس کی کوئی صحیح سندنہ ہواور نہ وہ کسی امام معتبر کی کتاب میں نقل کی گئی ہو، اس حدیث کانی کریم شرف انگائی سے منقول کی کتاب میں نقل کی گئی ہو، اس حدیث کانی کریم شرف انگائی سے منقول کی کتاب میں نوگا۔ (۱)

صاحب عدہ نے حدث ہے استدلال کرتے ہوئے سر ذکر فرماہا ہے کہ وہی حدیث روایت کی حائے گی جس کے بارے میں معلوم ہو کہ سہ حدث مصطفی ﷺ اللہ ہے اور سہ معلوم ہونا ماتو کسی سند کے ذریعے ہوگا ما کھر ایسی کتار میں مون زکی مذاہ برجس کے امام معتبر ہیں۔اور حافظ طاہر پٹنی ڈاسٹی سی مون نے اسے بر قرار رکھا ہے۔

(۲) اعلی حضرت امام اہل سنت امام احمد رضاخان محدث بریلوی برائیسی خوان خورت امام الحمد رضاخان محدث بریلوی برائیسی فرماتے ہیں: بالفرض اگر کتب حدیث میں اصلا پتانہ ہو، تاہم ایسی حدیث کا بعض کلمات علامیں بلاسند مذکور ہونا ہی بس موجود، علائے کرام تو یاں توطرق مسندہ باسانید متعدّدہ کتب حدیث میں موجود، علائے کرام تو ایسی جگہ صرف کلمات بعض علامیں بلاسند مذکور ہونا ہی سند کافی بیجھتے ہیں، اسی جگہ صرف کلمات بعض علامیں بلاسند مذکور ہونا ہی سند کافی بیجھتے ہیں، اگر چید طبقہ مرابعہ کسی طبقہ حدیث میں اس کانام ونشان نہ ہو۔

پھراعلی حضرت رہ الشخطین نے اس کی مثال بیان فرمائی کہ وصال ظاہری کے بعدامیر المؤمنین حضرت سیدنا عمرفاروق وُقَافِیَّا نے حضور شافع ہوم النشور بھافیا ہے کو ندا فرمائی: بابی آنت و آمی یا رسول الله میرے ماں باپ حضور پر قربان یارسول اللہ اور پھر حضور بڑا ہی ہی اللہ کے فضائل جلیلہ وشائل جیلہ عرض کیے ۔ یہ حدیث امام ابومحمد عبداللہ بن علی مخمی اندلسی رشاطی نے کہ بانچویں صدی کے علاسے شھے ابنی کتاب اقتباس الانوار والتہاس الاز ھار میں اور امام ابوعبد اللہ محمد محمد ابن الحاج عبدری کی المائلی نے جو آٹھویں صدی کے فضلا اللہ محمد محمد ابن الحاج عبدری کی المائلی نے جو آٹھویں صدی کے فضلا اللہ محمد محمد ابن الحاج عبدری کی المائلی نے جو آٹھویں صدی کے فضلا

 (٢) - تذكرة الموضوعات صفحة، طبع ادراة الطباعة المنيرية القابرة الطبعة الأولى، ١

سے تھے کساکھ میں وصال ہوا اپنی کتاب مدخل میں ذکر کی اور دونوں نے اس کوبلا سند ذکر کیا ، ائمہ کرام وعلا اعلام نے ان دونول کتابوں سے بڑھ کر کسی اور کتاب میں اس کونہیں پایا، کتب حدیث میں اصلانشان نه ملا ليكن مقام چونكه مقام فضائل تها، لبذااى قدر كو كافي ستمجها ان نادانوں كند حواسول فرق مراتب ناشناسوں كى طرح طبقة مرابعه میں ہونا در کنار اصلامی طبقہ میں نہ ہوناجھی انہیں اس کے ذکر وقبول ہے مانع نہ آیا بلکہ اس ہے استناد فرمایا۔ اس حدیث کوعلامہ ابوالعباس قصار نے شرح قصیدہ بروہ شریف میں ذکر کیا، اور انہوں نے رشاطی کا حوالہ دیا، امام علامہ احمد قسطلانی نے مواہب لدنیہ میں اس کو جزماً ذکر کیا،اورانہوں نے شرح قصار اور مدخل کا حوالہ دیا۔ای طرح اس کو علام خفاجی نے سیم الریاض میں شیخ محقق نے مدارج النبوۃ میں وکر کیا۔ (إلى أن قال): مديث ركور قاروتي بأبي أنت وأمي يارسول الله كااكي باره امام قاضي عياض والتطليخة في محى شفاشريف مي بونهي بلاسند ذكر فرمايا، اس پرامام خاتم الحفاظ جلال الملة والدين سيوطي نے منابل الصفافی تخریج احادیث الشفا پھران کے حوالہ سے علامہ خفاجی نے سیم الریاض میں ارشاد کیا:

لم أجده في شئ من كتب الأثر، لكن صاحب اقتباس الأنوار وابن الحاج في مدخله ذكراه في ضمن حديث طويل، وكفى بذلك سندا لمثله، فإنه ليس مما يتعلق بالأحكام.

بعنی کتب حدیث میں اس بارے میں مجھے کوئی بات نہیں ملی ہے، لیکن صاحب اقتباس الانوار اور ابن الحاج نے لبنی مدخل میں ایک طویل حدیث کے ضمن میں ذکر کیا ہے ،اور اس طرح کی حدیث کے لیے اس کی مثل سند (لعنی کتاب میں ہونا: حسان) کافی ہے، کیونکہ یہ حدیث ان احادیث سے نہیں جواحکام سے تعلق رکھتی ہیں۔ (اس)

جلیل القدر ائمہ حدیث وفقہ کے عمل اور قول سے سیری اعلی حضرت والفظیۃ نے اس بات کو واضح فرمایا کہ حدیث بلا سند جب فضائل سے تعلق رکھتی ہو اور معتبر ائمہ کی کتب میں موجود ہو اور علماس کو نقل کرتے ہوں تواس کے قبول میں کوئی حرج نہیں۔

(٣)-فتاوئ رضويه جلد: ٥-صفحه: ٥٦١ - ملخصا.

وہ امام بیں کہ فن حدیث میں جن کے بعدان کاظیرنہ آیا۔۔'' فن حدیث کے تقریبا تمام موضوعات پر آپ بڑالٹھنے کی تصانیف بیں، آپ بڑالٹھنے نے لینی تصنیف جامع صغیر میں حدیث مبارکہ (اختلاف آمنی رحمة) روایت کی ہے۔ اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

نصر المقدسي في الحجة، والبيهقي في الرسالة الأشعرية بغير سند، وأوردة الحليمي، والقاضي حسين، وإمام الحرمين وغيرةم، ولعلة خرج في بعض كتب الحفاظ التي لم تصل إلينا.

الرسالة الاشعوية" من بغير سندك ذكركيا، نيزاس حديث كوطيمى، قاضى الاشعوية "مين بغير سندك ذكركيا، نيزاس حديث كوطيمى، قاضى حسين اورامام الحرمين وغيرجم في بجى البئ تصانيف مين واردكيا به شايد يدان حفاظ كي كتب مين سه جوجم تك نهين بينجى و (۵) يدان حفاظ كي كتب مين سه جوجم تك نهين بينجى و (۵) يد عديث بلا سند به ليكن اس كه باوجود علامه سيوطى والتنظيظة الس كونقل كرر به بين اور كتب معتبره مين اس كا بهونا كافى جان رب بين و اور كتب معتبره مين اس كا بهونا كافى جان رب بين و اور يد بيان فرمار به بين كه ان اجل ائمه في اس عديث كوذكر كيا بين - اور يد بيان فرمار به بين كه ان اجل ائمه في اس عديث كوذكر نبين بينجى، يبال يد الله بحث به كم حديث ان كتابول مين سندا بهوجوجم ميك نبين بينجى، يبال يد الله بحث به كم حديث ان كتابول مين سندا بهوجوجم كي اسانيد بيان كي بين جس كا كافى بيان اعلى حضرت والتنظيظية كه رساله مباركه صفائح الملجين مين به مباركه صفائح الملجين مين بها

(م) محدثین الااصل له کا جمله استعال کرتے ہیں اس کا ایک محمل سے ہے کہ اس کی سند نہیں ہے ، علامہ سیوطی بڑھنٹھ نے تدریب الراوی میں اس کا یہی معنی نقل فرمایا ہے۔(۱)

اس مفہوم کو پیش نظر رکھتے ہوئے (<sup>۷)</sup> صدیث علماء أمتي کأنبیاء بني إسر ائیل کے بارے میں علما کے اقوال ملاحظہ فرمائیں۔

.....

(۴)-فتاوى رضويه جلد ۲۲ صفحه ۲۹۹.

- (۵)-((الجامع الصغير))جلدا صفحه ٢٦٧ وقم ٢٨٨ مطبوعه دار الفكر (٦)-تدريب الراوي جلد ١ صفحه ٣٤٤ نوع معرفة المقلوب، دار الكلم الطيب دمشق، الطعبة الأولى ٢٤٢١ه
- (2)- علانے وہ صدیث مشہور جس کی کوئی سدنہ پائی جائا سے لیے اس صدیث کی مثال دی ہے و کیمیے: الفتح المغیث جلد ۳ صفحه ۳۰، الیواقیت والدر رفی شرح نخبة ابن حجر جلد ۱ صفحه ۲۷۹

اس کے بارے میں علائے تین طرح کے کلمات ہیں۔

را) محدثین کی ایک بڑی تعداد نے مطلقابی ارشاد فرمایا کہ اس کی کوئی اصل نہیں ہے ، (بینی اس کی کوئی سند نہیں ہے) اس سے زائد کچھ ارشاد نہیں فرمایا۔

(۲) بعض علمانے بیہ ارشاد فرمایا کہ ان الفاظ کے ساتھ اس کی کوئی اصل نہیں، الببتہ اس کامعنی ثابت ہے۔ان دونوں اقوال میں تطبیق بآسانی ممکن ہے۔

(۳) جب کہ علماکی ایک تعداد اس کے مرفوع ہونے پر جزم کرتے ہیں۔

اس حدیث ہے ہمارے موضوع پراستدلال اس طرح ہے کہ جن محدثین نے بیہ کہا ہے کہ اس کی کوئی اصل (سند) نہیں ان میں سے بعض نے بیداضافہ کیا ہے کہ بیہ کسی کتا ہے عتبر میں بھی نہیں بائی جاتی، جس کا واضح مفہوم بید نکلتا ہے کہ اگر کتا ہے عتبر میں ہوتی تواس کے قبول میں حرج بھی نہیں تھا۔ بلکیعض وہ علاجواس کے مرفوع ہونے پر جزم کرتے ہیں وہ اس کی سند نہ ہونے کے باوجود یہی دلیل چیش کرتے ہیں کہ بیہ کتب معتبرہ میں بائی جاتی ہے۔ یعنی ان کے نزدیک اس کا کتب معتبرہ میں ہونا ثابت ہے۔ لبند ااس حدیث کا اعتبار کیا جائے گا۔

عبارات علاملاحظه فرمائيں۔

امام دمیرکی، امام زرکشی، حافظ عراقی، حافظ ابن حجرعسقلانی مجیستیم اس حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں: لا أصل له، حافظ عراقی مرات شکیل نے نے یہ الفاظ زائد فرمائے ہیں:

ولا إسناد بهذا اللفظ، و يغني عنه: "العلماء ورثة الأنبياء"، وهو صحيح.

اس کی کوئی اصل نہیں ہے اور ان الفاظ کے ساتھ اس کی کوئی سند نہیں ہے، اور حدیث "العلماء و رثۃ الانبیاء" ہمیں اس سے مستغنی کردیتی ہے، اور یہ دوسری حدیث سیح ہے۔

علامہ جلال الدین سیوطی ،علامہ عبد الرؤف المناوی، علامہ عبد الرحمن بن علی الشیبانی، امیر کبیر المالکی، کری، حافظ ذر قانی تُنششتُ نے اس حدیث کے بارے میں فرمایا: "لا أصل له "ان میں سے بعض نے مطلقا ارشاد فرمایااور بعض نے ماقبل علاکا حوالہ دے کریہ بات ارشاد فرمائی۔ (^)

<sup>(^)-</sup>اللآلي المنثورة في الأحاديث المشمورة صفحة ١٣٠ قم ١٥٤ ، طبع المكتب الإسلامي ١٣١٧ هفيض القدير جلد ٤ صفحة ٤٨٨ هبيروت

حضرت على بن سلطان المعروف الماعلى قارى وَالتَّفْظِيَّةِ (ت ١٠١ه) في بين سلطان المعروف الموفوعة مين علامه دميرى، زركشي اور عقلاني وَمِينَ أَن الأسراد المرفوعة مين الأصل له "، الأسراد المرفوعة مين مزيد لكهة بين: وسكت عنه السيوطي. حافظ سيوطي والتي المنت في السيوطي والتي المنت في المنت في الناس المنت الناس المنت المنت الناس الناس المنت المنت الناس المنت الناس المنت الناس المنت المنت الناس المنت الناس المنت المنت الناس المنت الناس المنت المنت المنت المنت المنت الناس المنت ا

علامة بيوطى والتخطيقة كابيه كوت ان كى تصنيف تطيف الخصائص الكبرى ميں منہ بيك انہوں نے اس امت كى خصوصيت كا باب باندھا ہے ليكن اس ميں بيد حديث بإك وَكر نہيں كى عنقريب حافظ عزى والتفاظيمة كے كلام ميں اس كا وَكر آد ہاہے۔

علامة مهودي راست المنظامة الكصة بن:

"قال الترمذي، وابن حجر، والزركشي: الأصل له. "(۱۰)
الغماز كے مطبوعة نسخه دار الكتب العلميه ميں ترفدى لكھا ہے اى
طرح ميں نے الغماز كے دولمى نسخے ويكھے وہاں بھى اس حديث كے
تحت ترفذى، ى لكھا ہے، شايد يہ كى ناسخى غلطى ہے كيونكه كسى نے بھى
امام ترفذى كا حوالہ نہيں ويا صرف الغماز ميں ہى ترفذى فدكور ہے۔
ترفذى كى جگه غالباد ميرى ہے۔

حافظ محمر بن عبدالرحمن سخاوی رئز الشطاطية (ت ٩٠٢هـ) فرماتي بين:
قال شيخناو من قبله الدميري، والزركشي: إنه
لا أصل له، زاد بعضهم: و لا يعرف في كتاب معتبر
يعني بمارك شيخ (حافظ اين حجر) اوران سے قبل دميري اور زرشي
رئيستين نے فرمايا كه اس كى كوئي اصل نہيں ہے، اوران ميں سے بعض نے بيا بھی مزيد فرمايا: كه يہ سي معتبر كتاب ميں بھی نہيں ہے۔ (اا)

طافظ طاہر بیٹن عجراتی ڈِالٹھائٹی نے بھی تذکرہ الموضوعات

الطبعة الأولى ٢٤٦ه تمييز الطيب صفحة ٢٦٦ رقم ٨٧٨ دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثانية ٨٤٨ه الدرر المنتثرة صفحة ٨٧٨ رقم ٢٩٣ ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى ٨٤٨ه شرح الزرقاني علي المواهب جلد ٧ صفحة ٣٦٠ الفواند الموضوعة للكرمي صفحة ٣٦٠ رقم ٨١٨ ، طبع دار الوراق , النخبة البهية صفحة ٢٩ طبع المكتب الإسلامي

- (٩)-الأسرار المرفوعة صفحة ١٥٦ قم ٢٤٠ ، المصنوع صفحة ١٩٣ ، رقم ١٩٦
- (١٠)-الغماز على اللماز صفحة عارقم ٧٥٧، دار الكتب العلمية الطبعة الأولى١٤٠٦ه
- (۱۱) المقاصد الحسنة صفحة ٣٣٢ رقم ٧٠٠ دار الكتب العلمية ، الطبعة الثانية ١٤٢٧هـ

میں حافظ ابن مجراور امام زرشی کے حوالے سے اس کے بارے میں فرمایا: "لا أصل له و لا يعرف في كتاب معتبر." (۱۲)

محمد بن بشير الظافري الازبري نے بھي حافظ ابن حجر، دميري، زركشي اور علامه سيوطي أو الله عوالے ہے لكھا ہے: "لا أصل له، و لا يعوف في كتاب معتبر." (") علامه محمد بن المفلح المقدى المنتظافة (ت ٢٦٣هـ) اين تصنيف

"الآداب الشرعية "م*ين فرات بين:* وأما ما يذكره بعض الناس "علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل " فلم أجد له أصلا ولا ذكر له في الكتب

المشهورةالمعروفة ولايصح."

لینی بعض لوگ جو به بیان کرتے ہیں که "علماء أمتی کأنبیاء بنی إسر ائیل"، اس کی مجھے کوئی اصل نہیں ملی، اور نه ہی کتب مشہورہ معروفه میں اس کاکوئی ذکرہے اور نه بیرے ہے۔ (۱۳)

یہ ان علماکی عبارات تھیں جنہوں نے اس کی اصل یعنی سند نہ ہونے کا ذکر کیا جب کہ ان میں سے بعض وہ ہیں جو یہ ارشاد فرماتے ہیں کہ یہ کسی کتاب معتبر میں بھی نہیں پائی جاتی۔

علامه طحطاوی وَالتَّفَظِية (ت ١٢٣١ه ) فرمات بين:

قال بعضهم هذا الحديث لا أصل له ولكن معناه صحيح لماتقررأن العلماء ورثة الأنبياء قاله ابن حجر في شرح الهمزية.

یعتی بعض علانے بیہ فرمایا کہ اس کی کوئی اصل نہیں مگر اس کامعنی صحیح ہے ، کیونکہ بیہ بات ثابت ہے کہ علاوارث انبیا ہیں ، بیہ بات حافظ ابن حجر بیستمی والشطاطینے نے "شرح اللم من به "میں ارشاد فرمائی۔ (۱۵) ابن حجر بیستمی والت کے مرفوع ہونے کے اب ان علما کا کلام ملاحظہ فرمائیں جواس کے مرفوع ہونے کے قائل ہیں۔

صاحب کشف الخفا حافظ عجلونی والتفطیح علما سابقین کے

(١٣)-"تذكرة الموضوعات"صفحه ٢٠

(٣)-تحذير المسلمين صفحة ١٤٣ رقم ١٦٢، دار الكلم الطيب الطعبة
 الأولى١٤٣٦هـ

(٣)-الآداب الشرعية ٢/٣٧، أحاديث في فضل العلم و العلماء مؤسسة الرسالة ، الطبعة الأولى سنة ٢٤٦٩هـ

(١٥)-حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح صفحة ٤٤ مقدمة الكتاب.

ماه نامه اشرفیه اکتوبر ۱۳۰۷ء ۱

حوالے سے اس حدیث کے بارے میں "لا أصل له" لکھنے کے بعد ارشاد فرماتے ہیں:

وأنكره أيضا الشيخ إبراهيم الناجي، وألف في ذلك جزءا. وقال النجم: وممن نقله جازم بأنه حديث مرفوع الفخر الرازي، وموفق الدين بن قدامة، والأسنوي، والبارزي، واليافعي، وأشار إلى الأخذ بمعناه التفتازاني، وفتح الدين الشهيد، وأبو بكر الموصلي، والسيوطي في الخصائص، وله شواهد ذكرتها في حسن التنبيه لما ورد في التشبيه، انتهى، وقديؤ يده أنه الواقع.

لین ان کے علاوہ شخ ابراہیم ناجی را انتخاصی نے بھی اس حدیث کا
انکار کیا ہے۔ اور اس بارے میں ایک جزء لکھا ہے۔ حافظ نجم الدین
الغزی را انتخاصی فرماتے ہیں: اور ان لوگوں میں سے جنہوں نے اس
حدیث کو نقل کیا اور اس کے حدیث مرفوع ہونے پر جزم کیا ان میں
ام مخز الدین رازی ، موفق الدین بن قدامته ، اسنوی ، بارزی ، اور امام
یافعی فیرالدین رازی ، موفق الدین بن قدامته ، اسنوی ، بارزی ، اور امام
یافعی فیرالدین رازی ، موفق الدین بن قدامته ، اسنوی ، بارزی ، اور امام
افعی فیرالدین رازی ، موفق الدین بن قدامته ، استولی ، بارزی ، اور امام
افعی فیرالدین رازی ، موفق الدین الشہید ، ابو بحر الموصلی اور علامہ سیوطی فیرانی نے
افعی فیرالدین الشہید ، ابو بحر الموصلی اور علامہ سیوطی فیرانی الشہید ، ابو بحر الموصلی اور علامہ غزی کا کلام
الخصائص میں اشارہ فرمایا ہے ۔ اور اس کے شواہد میں نے حسن
المتنبیہ کمل ور د فی المتشبیہ میں ذکر کیے ہیں (علامہ غزی کا کلام
مکمل ہوا، علامہ عجاونی فرماتے ہیں: ) ان کا یہ کلام اس بات کی تأمید
کرتا ہے کہ یہ حدیث واقع ہے۔ ا

علامہ عجاوتی والتھا ہے نے اپنے شخ حافظ عزی والتھا ہے تصنیف "اتقان ما بحسن من الأحبار الدائرة علی الألسن" كا كلام نقل كركے بيرارشاد فرماياكم ان كى بحث بيربات ثابت كرتى ہے كہ بير حديث ثابت ہے۔

صافظ غزی و التفاطیخ نے اس حدیث پر تفصیلی بحث اپنی منفرہ تصنیف" حسن التنبه لما ورد فی التشبه "میں کی ہے، یہ کتاب الرجلدول میں دارالنوادر قطر سے طبع ہوئی ہے اس کتاب کے نام میں علما کا اختلاف ہے، کتاب کے مطابق خود مؤلف نے اس کا مام "حسن التنبه لما ورد فی التشبه "لکھا ہے اور ای نام سے بیکتاب شائع ہوئی ہے۔ جبکہ بعض علما نے اس کا شائع ہوئی ہے۔ جبکہ بعض علما نے اس کا نام "حسن التنبیه لما ورد فی

التشبیه "بیان کیاہے۔ کتاب کے مؤلف امام جلیل نجم الدین محر بن محمد العامری الغزی المتوفی سنة ۲۱۱ اور اس میں وہ فوائد وزوائد بیان کے بیں کہ چالیس سال میں تحریر فرمایا ہے اور اس میں وہ فوائد وزوائد بیان کیے بیں کہ جن کا بیان نہیں ، اس میں آپ نے تشبہ پر تفصیلی کلام کیاہے ، کن سے تشبہ بیں وہ ذکر فرمائے اور ہرائیک کے ممن میں احادیث وآثار ، اقوال ائمہ، تشبہ بیں وہ ذکر فرمائے اور ہرائیک کے ممن میں احادیث وآثار ، اقوال ائمہ، حکایات ، واشعار ذکر کیے ہیں، او نبی کن کے ساتھ تشبہ نہیں ہونا چاہیے الن کا ذکر کیا ہے ۔ اس کی جلد ہمیں آپ نے صفحہ ۲۲۹ سے ۲۸۸ تک حدیث کا ذکر کیا ہے اور ای حمن میں آپ نے صفحہ ۲۲۹ سے ۲۸۸ تک حدیث مذکور پر کلام کیا ہے ۔ حقیقاً اس میں آپ نے شخ برھان الدین ناجی مذکور پر کلام کیا ہے ۔ حقیقاً اس میں آپ نے شخ برھان الدین ناجی مؤالائے کا دکار کیا ہے ۔ جنہوں نے اس حدیث کے ثابت ہونے کا اذکار کیا ہے اور ایک جزء اس حوالے سے کہ سے صدیث احادیث کی کتب معتبرہ میں دوطرح کے دلائل دیے ہیں ، ایک اس حوالے سے کہ سے صدیث احادیث کی کتب معتبرہ میں بونالازم آتا ہے۔

علامہ غزی و الشخطی ان دونوں باتوں کا جواب ارشاد فرمایا دوسری بات کہ اس سے انبیا اور علامیں تسویہ لازم آتا ہے اس کا آپ و الشخطی نے تفصیل کے ساتھ شافی جواب دیا ہے کہ تشبیہ کی وجہ سے ہرگز برابری لازم نہیں آتی ۔ رہی پہلی بات کے بیہ صدیث کتب معتبرہ میں نہیں پائی جاتی اس کے بارے میں آپ ارشاد فرماتے ہیں:

وأما من حيث النقل فإن العلماء الذين نقلوه حديثا ثقات، فالأولى حمل أمرهم على أنهم ظفروا به مسندا، ولم نظفر نحن به، على أن لهذا الحديث شواهد سنوردها قريبا إن شاءالله تعالى -

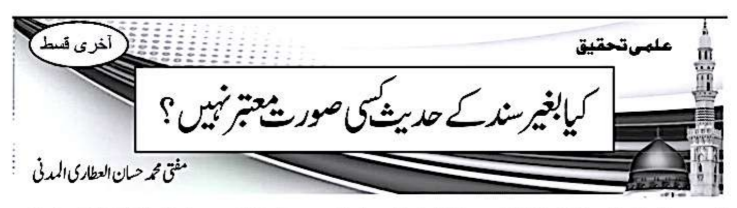
یعنی بہرحال نقل کے اعتبار سے توبے شک وہ علاجنہوں نے اس حدیث کوذکر کیا ہے وہ ثقہ ہیں، تواد لی ہے ہے کہ ان کامعاملہ اس پر محمول کیا جائے کہ انہوں نے اس حدیث کو سندا پایا، اور ہم اس کو نہ پاسکے، علاوہ ازیں اس حدیث کے شواہد موجود ہیں جنہیں ان شاءاللہ تعالی ہم عنقریب بیان کریں گے۔(اللہ)

بعدہ آپ نے معنی کے اعتبار اس کی مؤیدا حادیث طیبہ ذکر کی ہیں۔ .....(جاری)

(٤)-"حسن التنبه لماور دفي التشبه"٣٨/٥

9

<sup>(</sup>١٦)-كشف الخفاء ٧٥-٤٠/٢ رقم ١٧٤٤ ، المكتبة العصرية، بيروت ، ١٤٢٧ه



اگر حدیثبلاسندھولیکنفضائلسےتعلقر کھتیھولور کسیمعتبر کتابمیںاسکونقل کیاگیاھولورائمہ نے اسپر اعتماد کیاھونیز موضوع حدیث کے قواعدمیںسے کسی قاعدہ کے مطابقوہموضوع قرار نه دی گئیھوتووہ حدیث معتبر ھواکر تیھے۔

حافظ عزى را النظاظة ك كلام سے ظاہر ہوگياكہ يہ حديث ثقات علائے اپنی كتب ميں نقل ك ہے ۔ اور جب يہ حديث ان كتب معتبره ميں موجود ہے تو پھر ان علمال اس نقل كواى پر محمل كياجائے گاكه ان كويہ حديث سند كے ساتھ ملى ہوگى اور ہم اس پر مطلع نہيں ہو سكے۔ علامہ تجم الدين الغزى نے جن علما كے نام كھے ان كے علاوہ بھى بعض اور علمانے اس حديث كو مرفوعاً ذكر كيا ہے۔ مثلا ابن تجيبہ نے اپنی تقسير "البحر المديد" ميں سورة انحل كى آيت ملى تقيير ميں ، ابن عادل الدشقى نے "اللباب فى تفسير الكتاب ميں سورة الواقعہ آيت اللہ اور ١٣ كى تقير ميں ، علامہ نيث الورى نے لبنی تقسير عورا الدوقعہ آيت اللہ ميں سورة البقرة كى آيت ك كى تقسير على معلمہ بربان الدين مازہ نے اور ١٣ كى تقبير عبر اللہ القرآن" ميں سورة البقرة كى آيت ك كى تقسير ميں ، علامہ بربان الدين مازہ نے "محيط ہر ھانى" جلد اصفحہ المقدمة الكتاب ميں ، حاتى خليفہ عبر ان الفاظ كو صديث مرفوع كے طور پر ذكر كيا ہے۔ نيزامام المسنت اللي ميں ان الفاظ كو صديث مرفوع كے طور پر ذكر كيا ہے۔ نيزامام المسنت اللي عبد المستند حاشية المتعقد المنتقد" حبر سام احدر ضافان محدث بريلوى والتي الله المنتقد المنتفد المنتقد المنتقد

(۵) معروف محدث ومحقق علامه عبد الحي لكهنوى صاحب والتقطيظية الذي تصنيف "الأجو بة الفاضلة للأسئلة العاشرة" كويبان كرفي اور واضعين كويبان كرفي اور واضعين حديث كاذكر كرفي كويدار شاد فرماتي بين:

صفحه ٢١٧ پرامام غزالی المنطبطين كے فضائل كے ممن ميں بيان فرمايا ہے۔

"فارتفع الأمان عن الأخبار، ما لم يوجد لها سند معتمد،أواعتمدبهواحدمنالأخيار.ومنههنانصواعلي

أنه لاعبرة للأحاديث المنقولة في الكتب المسوطة ما لم يظهر سندها، أو يعلم اعتماد أرباب الحديث عليها"

لینی ان واضعین حدیث کی وجہ سے اخبار سے امان اٹھ گیا (سوائے اس صورت کہ) جب ان اخبار کے لیے کوئی سند معتمد موجود ہو، یا اخبار میں سے کسی نے اس حدیث پر اعتماد کیا ہو، یہیں علمانے اس پرنص وارد کی ہے کہ جواحادیث کتب مبسوطہ میں منقول ہوان کا کوئی اعتبار نہیں جب تک ان کی سند ظاہر نہ ہویا محدثین میں سے کسی نے اس پراعتماد نہ کیا ہو۔ (۱)

جواب کے آخر میں مزیدار شاد فرماتے ہیں:

"بقي ههنا أمر آخر وهو أنه، وإن كان لابد للإسناد في كل أمر من أمور الدين، لكن قديقوم مقامه نقل من يعتمد عليه، وتصريح من يستند إليه لا سيها في الأعصار المتأخرة لفوات اهتهام الإسناد فيها بالشر وط المقررة، فإن شدد فيها بطلب الإسناد في كل أمر فات المراد، فيكتفى بتصريح من عليه الاعتهاد"

بین ایک معاملہ باتی رہ گیا وہ یہ کہ اگر چہ اسناد دین کے تمام امور میں ضروری ہے ، لیکن بھی معتمد علیہ کی نقل اور مستند الیہ کی تصریح اسناد کے قائم مقام ہوتی ہے ، خصوصااز منہ متاخرہ میں کہ اس میں شروط مقررہ کے ساتھ اسناد کا اہتمام باتی نہیں رہا ، لہذا اگر تمام معاملات میں سند طلب کرنے میں شدت برتی جائے گی تو مقصود فوت ہوجائے گا، توجس پراعتماد

(١)-الأجوبة الفاضلة للأسنلة العاشرة ص ٢٩ طبع مكتب المطبوعات الإسلامية الطبعة السادسة ١٤٣٦هـ

> دارالافتاابل سنت كنزالايمان بابرى چوك كراي، پاكستان hassan.madani 12@gmail.com

كياجاتا باس كى تصريح براكتفاء كياجائ گا-(\*)

ملام الكفنوى أرات المرفوعة في الآثار المرفوعة في الأخبار المرفوعة في الأخبار الموضوعة في الأخبار الموضوعة في الأخبار الموضوعة في الأخبار الموضوعة في المائية المائية المائية والمائية وكركيا مائية وكركيا مائية وكركيا مائية وكركيا المائية وكريات مائية والمائية المائية المائية ومعتربون كي دووجوه بيان حياية ويون المائية المائية

(۱) یہ اکابر صوفیہ اس بات کو بیان کریں کہ اگر ان کو نبی کریم شریف کی زیارت نصیب ہوئی خواب میں یا بیداری میں اور انہوں نے اس حدیث کی تھیج خود حضور شریف کی ٹی سے حاصل کی، یاان کو الھام کیا گیالین کشف کیا گیا تواس صورت میں ہم ان کی بلاسند حدیث کو بھی تبول کرایں گے۔

(۲) یہ صوفیہ اس بات کا دعوی نہ کریں لیکن یہ اکابر محدثین میں سے ہوں توہم ان کی یہ حدیث جو بلاسند ہے قبول کرلیں گے۔

یادر ہے کہ علامہ تصنوی ڈائٹٹٹٹے کا یہ مباحثہ اپنے جس عزیز سے ہوا وہ علی الاطلاق صوفیہ کرام کی احادیث کے قبول کرنے کے قائل سے جس پر دونوں کی تفصیلی بحث ہوئی اور آخر میں عبد الحی لکھنوی بڑائٹٹٹٹٹے نے اس بات کوبیان کیا۔

تفصیل کے لیفس مقام دیکھیے نیزسیدی اعلی حضرت والتفاظیم کا رسالہ "منیر العین" کے صفحہ ۴۹۱ تا ۴۹۳ کامطالعہ فرمائیں۔

محترم قاریکن! یہ چند صریح عبارات اور استدالات تھے جوہم نے ذکر کردیے کہ اگر حدیث بلاسند ہولیکن فضائل سے تعلق رصی ہواورکی معتبر کتاب میں اس کو نقل کیا گیا ہواور ائمہ نے اس پر اعتاد کیا ہونیز موضوع حدیث کے قواعد میں ہے کسی قاعدہ کے مطابق وہ موضوع قرار نہ دی گئی ہوتووہ حدیث معتبر ہواکرتی ہے۔ غور وفکر اور مراجعت کتب ہے اس میں اضافہ کیا جاسکتا ہے۔

یہاں چندہاتوں پر تعبیہ ضروری ہے۔

(۱)احادیث طیبہ کو بیان کرنے میں قدیما وحدیثا متشددین اور متساہلین دونوں پائے جاتے ہیں جس طرح بڑی تعداد میں افراد احادیث طیبہ گھڑاکرتے تھے اور آج کے دور میں ایسی احادیث موضوعہ کو بیان کیا جاتا ہے ، تو دوسری جانب متقد مین میں بہت سے محدثین ایسے گزرے ہیں جوضعیف بلکہ بسااو قات صحیح اور حسن احادیث کو اینے تشدد کی بنیاد

(r)-المرجع السابق ص۲۰ ماه نامدا شرفیه

پر موضوع قرار دے دیتے تھے۔ای طرح ہمارے زمانہ میں بھی ایسے متشددین کی کمی نہیں ہے جو بغیر حقیق تام کے اور قواعد محدثین کو پیش نظر رکھے بغیر احادیث کو موضوع قرار دینے میں خوف نہیں کرتے،ان میں سرفہرست نام البانی کاہے۔

حالال کہ جس طرح حدیث گڑھنا حرام ہے اور اس پر سخت وعیدیں آئی ہیں۔ای طرح قواعد حدیث کی رعایت کیے بغیر کسی حدیث کا مدامھ گریتے سے اس میں نہ سال میں تدریخ

انکار بھی مراہی ہے۔لہذادونوں طرف احتیاط ضروری ہے۔

ای بات پر تعبیه کرتے ہوئے فقیہ اُظم ہند حضرت مفتی شریف الحق المجدی صاحب رِ شفظ الشخاطیۃ (ت ۱۳۲۱ ھ) فرماتے ہیں : جس طرح صدیث گھڑنا حرام ہے اس طرح کسی حدیث کا انکار بھی گمراہی ہے ، اس لیے اس معالمے میں دونوں طرف کافی احتیاط کی ضرورت ہے۔

سی حدیث کو موضوع یاضعیف قرار دیناید اہل علم کاکام ہے اور اہل علم بین بھی دہ افراد جو فن حدیث میں درک رکھتے ہوں ،اور ان اصول سے واقف ہوں جن کی بنیاد پر حدیث موضوع یاضعیف ہوتی ہوتا ہے کیونکہ بسااو قات کسی حدیث کو محدثین نے موضوع یاضعیف ہوتی ہوتا ہے کیونکہ بسااو قات کسی حدیث کو محدثین نے موضوع یاضعیف ہوتی ہوتا ہے دیگر اسائید سد کے لحاظ سے ہوتا ہے دیگر اسائید سے وہ حدیث بسااو قات در جہ صحت پر ہوتی ہے ۔یاسنداضعیف ہوتی ہے۔ لیکن خارجی امور سے تقویت پاکراد کام میں بھی جمت ہوتی ہے۔ درس نظامی سے فارغ ہمارے بعض افراد جو صطلح الحدیث ،اور خصوصا اس کے شعبہ اصول جرح و تعدیل سے عموی طور پر واقف نہیں درس نظامی سے فارغ ہمارے بعض کتاب پڑھی ہوتی ہیں ،ایسے افراد بعض کتابوں ہوتے ، صطلح کی ایک آدھی کتاب پڑھی ہوتی ہیں ،ایسے افراد بعض کتابوں میں فقط اتنا پڑھ لیتے ہیں لااصل لہ ،یاسی رادی پر کلام پڑھتے ہیں تویہ میں موتاجس میں موتاجس کی بین امشلہ او پر آپ پڑھ ہے ہیں۔

اعلی حضر ن ام الله الله من الم الله من الجنة يوم القيامة) ميراث وارثه قطع الله ميراثه من الجنة يوم القيامة) كا الكاركر في والله كارك بين فرمات بين:

بطور محدثین اس کی سند میں کلام ہے، مگراس کے معنی عند العلما مقبول ہیں۔

پھراس مدیث کے منکر کے بارے میں فرماتے ہیں:

(r)-نزهة القاري شرح صحيح البخاري جلد١صفحه ٤٥٠، فريدبك
 اسفال طبع اول ١٣٢١هـ

منكر حديث مذكورا كرذى علم ب اور بوجيضعف سند مكدم كرتاب في نفسه اس میں حرج نہیں مجرعوام کے سامنے ایسی جگہ تضعیف سند کاذکر ابطال معنی کی طرف منجر ہوتا ہے اور انہیں مخالفت شرع پر جری کر دیتا ہے اور حقیقہ قبول علماکے لیے شان عظیم ہے کہ اس کے بعد ضعف اصلاً مصر نہیں رہتا۔ کہا حققناہ فی الهاد الکاف فی حکم الضعاف\_ اور اگرجابل ہے بطور خود جاہلانہ برسم پریکارہے تو قابل تادیب وزجروانکارہے کہ جہال کو حدیث میں گفتگو کیا سزاوار ہے۔''<sup>'')</sup>

امام اہل سنت کے اس میارک فتوی سے بدیات واضح موگئی کہ حديث كاانكار اگر بعد تحقيل محج تفاتواگر چه اس پر شرعاتكم نهيس ،كيكن ظاہر ہے یہ اس صورت میں ہے کہ جب کہ وہ حدیث واقعی سندا ضعیف ہوورنہ کم از کم اس پرخطاکا علم لازم آئے گا۔

بیربات ملحوظ رہے کہ حدیث مذکور کے مشکرہے مرادیہ ہے کہ وہ اس مدیث کے کسی سندھیج یاحسن کے ساتھ ثابت ہونے کا انکار کرتا ہو۔ بدمراد نہیں کہ اصلابہ حدیث مروی ہی نہیں جاہے سند ضعیف کے ساتھ۔ امام محمد بن عبد الله بهاور الزركشي والتفطيخة (ت490هم) ابتى كتاب "اللآلي المنثورة "كصفى ايك وجديد بيان كرتے بي كه:

"وربما نفاه بعض أهل الحديث لعدم اطلاعه عليه، والنافي له كمن نفى أصلا من الدين، وضل عن طريقه

ليني بعض او قات محدثين مسى حديث برعدم اطلاع كي وجهساس حدیث کی تفی کردیتے ہیں۔ اور ایسی ثابت صدیث کی تفی کرنے والا اس شخص کی طرح ہے جودین کی ایک اصل کا انکار کردیتاہے ،اور واضح راستہ سے دور ہوجا تاہے۔

ظاہر ہے کہ کسی محدث کا واضح راستہ سے دور ہونا ای صورت میں ہوگا، جب اس نے قواعد وضوابط کی رعایت کیے بغیر حدیث کا انكار كرديا ہو۔

(۲) بلاسند حدیث جو کتاب معتریس مواس کے معتر مونے کے لیے بیے ضروری ہے کہ قواعد حدیث کی روشنی میں موضوع ثابت نہ ہوچکی ہو، بیہ پندرہ قواعد ہیں جنہیں سیدی املی حضرت طِلطِیَطِینے نے منیر العین

(٣)-فتاوىرضويهجلد٣٧صفحه٤٧طبعرضافاؤنڈيشلابور (۵)-اللالي المنثورة في الأحاديث المشتمرة صفحه ٥ ، المكتب

الإسلاميبيروت،١٤١٧هالطبعةالأولى،

میں ایک مقام پر جمع کردیا ہے۔لہذا آگروہ حدیث خارج سے موضوع ثابت ہوچکی ہے تواب کتاب معتبر میں ہونااس کا کافی نہیں ہو گا ۔جیسے أيك قاعده أعلى حضرت عِلافِضة ني بيان فرماياكه:

ناقل رافضی اہل بیت کرام علی سیدہم وعلیہم الصلاۃ والسلام کے فضائل میں وہ باتیں روایت کرے جواس کے غیرسے ثابت نہ ہول، جیسے

"لحمك لحمي ودمك دمي."

أقول: الصافا يول على ده مناقب امير معاويه وعمرو بن العاص مِنْ الله الله عرف نواصب كى روايت سے آيس كه جس طرح روائض نے فضائل امیر المؤمنین واہل بیت طاہرین ﴿ اللَّهُ مَيْنَا مِينَ قَريب تين لاکھ حدیثوں کے وضع کیں.

كمانص عليه الحافظ أبو يعلى الخليلي في الإرشاد. بونهی نواصب نے مناقب امیر معاویہ وَ کُانْتَا مِیں حدیثیں گھڑیں۔ كما أرشد إليه الإمام الذاب عن السنة أحمد بن حنبل رحمەاللەتعالى <sup>(١)</sup>

اس طرح کے پندرہ قواعدامام اہل سنت نے ای مقام پر جمع فرمائے ہیں ، جن کا بہال ذکر کرنامضمون کی طوالت کا سبب سے گا شاتقین علم فتاوی رضوبی کے اس مقام کا مطالعه فرمالیس-

بهرحال آگر حدیث ان دلاکل کی بنیاد پر موضوع ثابت ہو چکی تو اب كتاب معتبر مين اس كا مونا كفايت نبين كرے گا۔ حديث مبارك

من بلغه عن الله شيء فيه فضيلة فأخذ به إيمانا به، ورجاء ثوابه أعطاه الله تعالى ذلك، وإن لم يكن كذلك."

جسے اللہ تبارک و تعالی ہے تسی بات میں مجھے فضیات کی خبر پہنچے وہ اینے یقین اور اس کے تواب کی امیدسے اس بات پر عمل کرے اللہ تعالی اسے وہ نضیلت عطافرہائے اگر چیہ خبر ٹھیک نہ ہو۔

كرنے كے بعدار شاد فرماتے ہيں:

ان احادیث سے صاف ظاہر ہواکہ جسے اس قسم کی خبر پینجی کہ جو ایساکرے گابیہ فائدہ بائے گا اسے جاہیے نیک نیتی ہے اس پر عمل كرلے اور محقیق صحت حدیث ونظافت سند كے بیجھے نه پروسھ وہ ان

(٢)-منير العين ضمن الفتاوي الرضوية ٥٦٧٠.

شاءاللدائية حسن نيت سے اس نفع كو پہننج ہى جائے گا۔

اُ تُولُ: لِعِنَ جب تک اس حدیث کا بطلان ظاہر نہ ہو کہ بعد ثبوت بطلان رجاوامید کے کوئی معنی نہیں۔

فقول الحديث وإن لم يكن ما بلغه حقا ونحوه إنما يعنى به في نفس الأمر لا بعد العلم به، وهذا واضح حدافتثبت ولا تزل. (<sup>2)</sup>

(۳) ایک سوال بہاں یہ ہوسکتا ہے کہ کتاب معتبر سے مراد کیا ہے؟ آیا وہ کتب جو حدیث یا متعلقات حدیث سے علق رکھتی ہوں ، یا مطلقا کسی بھی فن کی کتاب معتبر؟

ماقبل میں ذکر کردہ جزئیات کی روشن میں جوہات ظاہرہے وہ کسی امام معتبر کی کتاب ہونی چاہیے جس کا حدیث کو بیان کرنے میں متساہل ہونا واضح نہ ہو کیوں کہ "اختلاف امتی رحمة" میں جن کتب کاحوالہ دیا گیا ہے ان میں سے اغلب کتب عقائد سے تعلق رکھتی ہیں۔

ای طرح حافظ عزی مِطَالِشِهُ نے "علماء امنی" والی حدیث کے معتبر ہونے کے لیے جن کتب کا حوالہ دیا ہے ان میں سے اکثر کتب حدیث کی نہیں ہیں۔

بونی حافظ طاہر پٹنی ڈائٹھ کے کلام میں بھی مطلقالام معترکی قید ہے۔ یہی حاصل امام اہلسنت ڈائٹھ کے کلام میں بھی مطلقالام معترکی قید ہے ۔ یہی حاصل امام اہلسنت ڈائٹھ کے کلام کا ہے۔ لیکن شرط یہی ہے کہ خارجی اولہ ہے وہ حدیث موضوع قرار نہ دی گئی ہو، ور نہ کتاب معتبر میں ہونااس کا کفایت نہیں کرے گا۔ نیز یہ ضروری ہے وہ کتاب معتبر میں ہوجواحادیث کو ذکر کرنے میں متسائل نہ ہوں، جیسے کتاب نزھۃ المجالس ہے۔

علامه علوى مالكي مِرْالشِّيكَا فِينَة فرمات بين:

"ذكر العلماء كتبالا ينبغي للإنسان أن ينقل منها حديثا إلا بعد المراجعة والتنقيب، بل بعضها يغلب فيه ذكر الأحاديث الموضوعة وذلك مثل شمس المعارف ونرهة المجالس لعبد الرحمن الصفوري فلا ينبغي الاعتماد عليها لكثرة الأحاديث الموضوعة فيها،

(2)-مينر العين ضمن الفتاوي الرضوية دكم، وقد ذكر بذه الفائدة تلميذ الإمام رحمه الله تعالى المحدث الشهير ملك العلماء ظفر الدين البهاري رحمه الله تعالى في مقدمة صحيح البهاري معربا صفحة ١٣٣. وانظر تعليقنا هناك والردعلى الألباني المتناقض.

حتى إن برهان الدين محدث دمشق حذر من قراءتها، وحرمها الجلال السيوطي."

علانے بعض کتابوں کاؤکر کیا جن ہے کسی کے لیے حدیث بغیر مر اجعت و تحقیق کے ذکر کر ناورست نہیں ہے، بلکہ بعض ان میں سے وہ کتب ہیں جن میں موضوع احادیث کے ذکر کرنے کاغلبہ ہے، جیسے "شکس المعارف" ہے یا عبد الرحمن الصفوری کی "نز ہة المجالس" ہے، ان میں بکثرت احادیث موضوعہ کے پائے جانے کے سبب ان پر اعتماد کرنا درست نہیں، حتی کے محدث وشق بربان الدین والتقاطیخ نے اس کو بڑھنے ہے ہے اک کا کا محمد کے یا محدث والتقاطیخ نے اس کی براحت حرام قرار دی ہے۔ (^)

ان کتب ہے احادیث کے نقل کرنے کے بارے میں سخت احتیاط کی حاجت ہے البتہ اہل علم احادیث کے علاوہ ان کے فوائد کو نقل کرتے ہیں تواس میں حرج نہیں ہونا چاہیے۔

(۳) یہاں یہ اعتراض کیا جاسکتا ہے کہ اگر اس بات کو تسلیم کر لیا جائے کہ کتاب معتبر میں بائی جانے والی بلا سند حدیث بھی معتبر ہے تو محدثین نے جواسناد کے لیے کوشش کی ہیں اور مشرق و مغرب کے اسفار کیے ہیں وہ سب رائے گال جائیں گے۔

جواب: اصول حدیث میں احادیث کے مختلف درجات بیان کیے حدیث شعیف بضعف قریب، حدیث شدیدالضعیف، مطروح وغیرہ، ہرایک کااعتبار جداجداہ ان میں حدیث شدیدالضعیف، مطروح وغیرہ، ہرایک کااعتبار جداجداہ ان میں سے بعض احکام میں معتبر ہیں بعض نہیں، بعض کثرت طرق سے حسن لغیرہ کے درجہ تک پہنچتی ہیں توبعض فقط تقویت حاصل کرتی ہیں۔ بعض بالاجماع فضائل میں معتبر ہیں۔ بالاجماع فضائل میں معتبر ہیں۔ الغرض ہر حدیث جدا تھم رکھتی ہاور حدیث کامقام اور مرتبہ سند الغرض ہر حدیث جدا تھم رکھتی ہاور حدیث کامقام اور مرتبہ سند کی وجہ سے جدا ہوتا ہے، لہذا جو سند جس قدر قوی ہوتی جائے گی حدیث کادر جدا تناہی زیادہ ہوتا جائے گااور یہی محدثین کے اسناد کے لیے جدو جہد کا تمرہ ہو العاب طعن کی حدیث کا تمرہ ہواں سند میں ضعف آ تاجائے گا جاہے وہ اسباب طعن کی حجہ دوجہد حاصل کلام ہیہ کہ سند کے موجود ہونے یاسند کے متصل ہونے حاصل کلام ہیہ کہ سند کے موجود ہونے یاسند کے متصل ہونے کے فوائک اور ایمیت سے کوئی بھی انکار نہیں کر تا اور سند کے بائے جانے اور کیشن حدیث کے ضحیح ہونے کا تھم دیتے ہیں (بینی محدثین حدیث کے ضحیح ہونے کا تھم دیتے ہیں (بینی مقتبر نا کے خوائک اور نیمی معتبر نا کے خوائک اور نیمی معتبر نا کا تعبر کر تا اور سند کے بائے جانے اور مقصل ہونے پر ہی محدثین حدیث کے ضحیح ہونے کا تھم دیتے ہیں (بینی مقتبر نا حدیث کے تعبر کے تعبر کر تا کوئی کھی انکار نہیں کر تا اور سند کے بائے جانے اور بینی مورثین حدیث کے ضوعے ہونے کا تھم دیتے ہیں (بینی

(٨)-المنهل اللطيف في أحكام الحديث الضعيف صفحه ٢٩

اس کی دیگر شرائط کے ساتھ) وہ حدیث جوبسند متصل ہو، حدیث مقطع یاوہ حدیث مقطع یاوہ حدیث مقطع یاوہ حدیث جس کی اصلا حدیث جس کی اصلا سند نہیں اس پر واضح ترجیح رکھتی ہے، لیکن اس سے بیہ لازم نہیں آتاکہ سند نہ ہونے کی وجہ سے وہ حدیث موضوع ہوجائے اگر چہ وہ کلام ائمہ معتبرین میں پائی جائے۔

اعلى حضرت والتصليحة فرماتي بين:

اسنادكے سنت مطلوب و فضيلت مرغوب و خاصة امت مرحومه مونے ميں كے كلام ہے مجتقين قابلين مراسل ومعاضيل بھى مسانيد كوان پر تفضيل ديتے اور فقطع ہے تصل كالنخ نہيں مانتے \_كما نص عليه في المسلم و غيره. (9)

مدیث سے ثابت ہونے والے مطالب تین اقسام پر ہیں: عقائداحکام اور فضائل۔

عقائد کے باب میں حدیث واحد کام نہیں دیتی لینی وہ عقائد اسلامیہ جو اصولی ہیں جن میں خاص لقین در کار ہوتا ہے وہاں خبر واحداگرچہ صحیح ہو کفایت نہیں کریے گی۔

احكام ميں حديث صحيح لذاته صحيح لغيرة سن لذاته اور سن لغيره در كار -

فضائل میں احادیث ضعاف بھی معتبر ہواکرتی ہیں۔ حدیث صحیح وحسن کے لیے محدثین کے نزدیک سند کامتصل ہونا ضروری ہے، لہذا جب سند متصل نہ ہویااصلا سند ہی نہ ہو تووہ حدیث احکام میں جحت نہیں ہوگی ، الاب کہ وہ طرق متعدّدہ کی وجہ ہے سن لغیرہ ہوجائے (۱۰)

ای ہے محدثین کے اتصال کے لیے جدوجبد کا نتیجہ ظاہر ہوگیا۔
حدیث سے تین طرح کی باتوں کا ثابت ہونا یہ سیدی اللی حفرت
وُلْمُتَّاتُّائِے منیر العین میں بیان کیا ہے اور غالبایہ اعلی حضرت وُلِسُتُّائِیْتِیک
لینی جودت فقد کا نتیجہ ہے۔ امام اہل سنت کے اس رسالہ مبارکہ کے دو
عربی ترجمہ کیے گئے۔ ہیں ایک حضور سیدی تاج الشریعہ دامت ہو کا تھم
القد سیة نے اور ایک حضرت مولانا منظر الاسلام از ہری صاحب وام
ظلہ نے ، دونوں کتابوں پرعرب کے جلیل القدر علماکی تقاریظ ہیں۔

منظر الاسلام صاحب کی تحریب پرمصر واز ہر کے علمائی تقاریظ ہیں جن میں ایک تقریظ جامعۃ الاز ہر کے استاذ حدیث شخصطفی محد ابو ممارہ طاقتیک ہے جس میں انہوں نے سیدی اعلیٰ حضرت طِلاَ ﷺ کی اس تصنیف کی غایت مدح کی ہے ، خاص اس میں آپ نے اعلیٰ حضرت طِلاَ النظافِظ کے کا اس میں کے اعلیٰ حضرت طِلاَ النظافِظ کے کا اس میں کی تحسین کی ہے ان کی عبارت ملاحظہ ہو:

"ومن بديع فقهه يقول: إن القضايا التي يستدل بها بالحديث ثلاثة أنواع، عقائد: ولا يكفي فيها خبر الآحاد، أحكام: يكفي فيها الصحيح بنوعين، والحسن بنوعين. فضائل: يكتفي فيها بالضعيف.. و يفصل القول في كل نوع من هذه الأنواع وغير ذلك من المباحث الرصينة والفوائد القيمة التي لاتراها إلا في هذا الكتاب."

لین ان کے ناور نقد میں سے یہ ہے کہ فرماتے ہیں: وہ قضایا جن پراحادیث سے استدلال کیا جاتا ہے تین ہم پر ہیں: عقائکہ اس میں خبر واحد کفایت نہیں کرتی ۔ احکام: ان میں ضحیح لبنی دونوں قسموں لیمن صحیح لذاتہ اور لغیرہ جسن لبنی دونوں قسموں کے ساتھ کفایت کرتی ہے۔ فضائل: اس میں حدیث ضعیف کفایت کرتی ہے۔ کیم لمام نیاں نمام انواع میں سے ہم نوع کی تفصیل سان کی

پھر امام نے ان تمام انواع میں سے ہر نوع کی تفصیل بیان کی ہے اس کے علاوہ اس میں وہ مضبوط مباحث اور قیمتی فوائد ہیں جو آپ اس کتاب کے علاوہ کہیں اور نہیں دیکھیں گے۔ اس کتاب کے علاوہ کہیں اور نہیں دیکھیں گے۔

اپنے مضمون کو ختم کرنے سے قبل اختصارا دوباتیں اور عرض کر دول کہ سند کا نہ پایاجانا ہے ہمارے اعتبار سے ہے، لیکن جب کسی معتبر امام نے اس کو اپنی کتاب میں نقل کیا ہو تواس پر محمول کیا جائے گاکہ ان کواس کی سند ملی ہوگی۔

كما تقدم في كلام الإمامين السيوطي والغزي تصريحا وفي كلام الحافظ طاهر الفتني ضمنا. (١١)

ያ የ

(۱۱)-اس موضوع پر مزیقصیل کے لیے امام اہل سنت ﴿ اَلْهَ اَلَٰهُ كُانِ وَ تَصَانِفُ "صفائح اللجين" اور"الفضل الموهبي كامطالعه مفيد ثابت ہوگا۔

۹- فتاویرضویهجلد۵صفحه۹۲۳،۹۲۳

۱۰-البته بعض صورتیں اس سے مستثنی ہیں، حدیث ضعیف احکام میں کب حجت ہوتی ہے اس پر ان شاء الله عزوجل علیحدہ مضمون لکھنے کی کوشش کروں گا۔